

#### NAQD VA NAZAR

EISSN: 2716 -960X ISSN: 1062-8952

The Quarterly Journal of Philosophy & Theology Vol. 27 • No. 4 • Winter 2023 • Issue 108

#### **Research Article**

A Study and Critique of the Theory of the Total Susceptibility of Human Thought to Objective and Subjective Circumstances based on Shahid Motahhari's Views

Ali Ahmadpour<sup>1</sup>

Received: 20/06/2022 Accepted: 04/08/2022

#### **Abstract**

The problem of total susceptibility of thoughts to objective (social) and subjective (individual) circumstances is a major issue propounded by some schools of thought, such as Sophism, humanism, and existentialism. On these accounts, the human thought or mind is the criterion of the truth, and any thought is susceptible to objective (social) and subjective (individual) circumstances. This article draws on the descriptive-analytical and critical method to analyze and criticize this theory in accordance with Shahid Motahhari's works and views. It answers the following question: Is any thought fully susceptible to its subjective and objective circumstances? The results show that the theory is true of purely materialistic people whose logic or rationale is that of self-interest, and not true of those whose logic is that of innate nature (fiţra) and are trained in the divine school. Furthermore, this theory denies the existence of a reality, holding that the

Assistant professor, Department of Islamic Teachings, University of Mohaghegh Ardabili, Ardabil, Iran: ali.ahmadpour@uma.ac.ir.

<sup>\*</sup> Ahmadpour, A. (2022). A Study and Critique of the Theory of the Total Susceptibility of Human Thought to Objective and Subjective Circumstances based on Shahid Motahhari's Views. Jornal of *Naqd va Nazar*, 27(108), pp.9-34. Doi:10.22081/JPT.2022.64235.1954

Copyright © 2021, Author (s). This is an open-access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution-Non Commercial 4.0 International License (http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/) which permits copy and redistribute the material just in noncommercial usages, provided the original work is properly cited.

human thought is a product of, and susceptible to, its subjective and objective circumstances, without assigning any autonomy or freedom to human thinking, while humans have the freewill and awareness to avoid the impacts of their subjective and objective circumstances. This theory is based on materialism, skepticism (relativism), and a generalization of the principle of interaction of things and thoughts. It is subject to several objections, including the relativity of truth, denial of the possibility of error in human thoughts, invalidity of all philosophies and thoughts (both divine and material).

#### **Keywords**

Human thought, objective circumstances, subjective circumstances, Ayatollah Motahhari.



# مقاله پژوهشی بررسی و نقد نظریهٔ تابعیت مطلق اندیشهٔ انسان از شرایط عینی و ذهنی با توجه به آرای شهید مطهری

على احمدپور ٔ

تاریخ دریافت: ۱۴۰۱/۰۳/۳۰ تاریخ پذیرش: ۱۴۰۱/۰۵/۱۳

#### چکیده

نظریهٔ تابعیت مطلق اندیشه از شرایط عینی (اجتماعی) و ذهنی (فردی) یکی از مهم ترین مسائلی است که برخی مکاتب مانند سوفسطانیان، او مانیستها و اگریستانسیالیستها و ... آن را مطرح کرده اند و اندیشه و ذهن آدمی را معیار حقیقت پنداشته اند و هر اندیشه و فکری را تابع شرایط عینی (اجتماعی) و ذهنی (فردی) خودش تلقی می کنند. لذا به خاطر اهمیت این مسئله، هدف از نگارش این مقاله که با روش توصیفی تحلیلی و انتقادی انجام شده است، تحلیل و نقد این نظریه با توجه به آثار و آرای شهید مطهری است و به این پرسش پاسخ می دهد که: آیا هر فکر و اندیشه ای نظریه با توجه به آثار و آرای شهید مطهری است و به این پرسش پاسخ می دهد که: آیا هر فکر و اندیشه این نظریه می دهد که این نظریه دربارهٔ اسانهای مادی گرای محض مصداق دارد که فکر و منطق آنان، منطق منفعت طلبی است، اما دربارهٔ کسانی که منطقشان، منطق فطرت است و تربیت یافتهٔ مکتب الهی هستند صادق نیست. همچنین این نظریه، وجود حقیقیت را انکار و اندیشهٔ انسان را محصول و تابع مطلق شرایط ذهنی و عینی خودش تلقی می کند و هیچ استقلال و آزادی ای برای انسان در اندیشه و تفکر قائل نیست؛ در حالی که انسان با اراده، اختیار و آگاهی قادر است خودش را از تأثیر شرایط ذهنی و عینی دور نگهدارد. بنابراین این نظریه که بر مبنای مادی گرایی، شکاکیت (نسبی گرایی) و تعمیم شرایط ذهنی و عینی دور نگهدارد. بنابراین این نظریه که بر مبنای مادی گرایی، شکاکیت (نسبی گرایی) و تعمیم اصل تأثیر متقابل اشیا به اصول و افکار شکل گرفته، ایراداتی به آن وارد است از جمله: نسبیت حقیقت، پذیرش عدم امکان خطا در افکار انسان، متزلزل شدن اندیشه و بی اعتباری همهٔ فلسفه ها و اندیشه های عالم (چه مادی و چه الهی).

### كليدواژهها

انديشهٔ انسان، شرايط عيني، شرايط ذهني، استاد مطهري.

Ali.ahmadpour@uma.ac.ir

۱. استادیار گروه معارف اسلامی، دانشگاه محقق اردبیلی، اردبیل، ایران.

\* احمد پور، على. (۱۴۰۱). بررسى و نقد نظريهٔ تابعیت مطلق اندیشهٔ انسان از شرایط عینی و ذهنـی بـا توجـه بـه آرای شـهید مطهری، فصلنامهٔ علمی یژوهشی نقد و نظر، ۱۰۸)، صص ۹-۳۴. Doi:10.22081/JPT.2022.64235.1954



مکاتب مختلف کلامی، فلسفی و اخلاقی با توجه به نگرش و جهان بینی خود، به قضایا و امور هستی می نگرند و بر اساس دیدگاه خود، آن را قضاوت، تبیین، تحلیل و یا توجیه می کنند. اما علت اینکه در مکاتب گوناگون، جهان بینی ها نسبت به یک موضوع مختلف است؛ برخی مثل سوفسطائیان دلیلش را وضع طبقاتی و اجتماعی (مرفّه یا فقیر بودن) مطرح می کنند که به هر فردی نگرش و درک خاصی می بخشد. برخورداری از مکنت و ثروت یا تهیدستی، در درون و روح و روان انسان تأثیر گذار است و به آن شکل و رنگ خاصی می دهد که در این صورت اندیشه، قضاوت و ارزیابی آن را دربارهٔ اشیا و امور تحت تأثیر قرار خواهد داد.

اما آنچه برای فلاسفه و اندیشمندان مسلّم و یقینی میباشد، این است که ریشه و اساس اختلاف جهانبینیها را در معرفت و شناختشناسیها میدانند. استاد مطهری می گوید: علت اختلاف جهانشناسیها و جهانبینیها آن است که آرا و نظریهها دربارهٔ «شناختن» متعدد است؛ یکی شناخت جهان را از راه عقل، دیگری از طریق حواس و سومی از طریق تزکیهٔ نفس، الهام و اشراق میداند (مطهری، ۱۳۹۵، ۲۲، ص ۲۲۸).

با توجه به اختلاف نظری که در جهانبینی ها وجود دارد، میان فیلسوفان بحثی در رابطه با «حقیقت» مطرح شده است و آن اینکه آیا در عالم واقع، حقیقتی وجود دارد که ذهن انسان در اندیشه ها و ادراکات خود تابع آن باشد یا حقیقتی وجود ندارد، بلکه آن حقیقت از ذهن و فکر آدمی تبعیت می کند؟ یعنی هرجوری که انسان درک و فهم کند، آن حقیقت محسوب می شود. مکاتب مادی گرا مدعی و طراح این نظریه هستند که تنها راه تحقیق و تفحص ریشه ای و علمی دربارهٔ افکار و اندیشه های انسانی این است که باید شرایط عینی و ذهنی به وجود آمدن آن ها مشخص شود تا بتوان آن اندیشه ها را توجیه کرد؛ به عبارت دیگر معتقدند که هیچ فکر و اندیشه ای را بدون لحاظ شرایط ذهنی و عینی آن، عبارت دیگر معتقدند که هیچ فکر و اندیشه ای را بدون لحاظ شرایط ذهنی و عینی آن، خودش است، از یک نظر مثل تفکر افرادی مانند د کارت است که معتقد شدند در تار و پود جهان جز حرکت – آن هم حرکت انتقالی و وضعی نه انواع دیگر حرکت – چیز

دیگری وجود ندارد. لذا گفتند حرکت را به ما بدهید، جهان را میسازیم؛ جهان یعنی همین حركت؛ حركت باشد جهان هست، حركت نباشد جهان هم نيست. اين ها هم گفتند شرايط ذهنی و عینی را به ما بدهید تا هر اندیشهای را بگوییم که چیست (مطهری، ۱۳۹۶، ص ۴۲). اما در اصل، طراحی اصلی این نظریه در یونان شکل گرفت. در یونان قدیم اشخاصی ا گروههایی مثل سوفسطائیان، اندیشه و فکر انسان را مقیاس و معیار حقیقت تلقی کردند و گفتند: معیار همهٔ امور، انسان است (مطهری، ۱۳۹۵، ج۴، ص ۸۱۸). پس از دورهٔ رنسانس نیز این نگرش در میان برخی از مکتبهای فلسفی غرب رواج پیدا کرد. یکی از مکتبهای معروف در این دوره، مکتب اومانیسم است که از مبانی اصلی و اساسی آن این است که انسان ملاک و معیار همه چیز است. چنان که می شود گفت برخی مکاتب دیگر نیز مثل اگزیستانسیالیسم و پوزیتویسم بهنوعی مبتنبی بر این دیدگاه و نگرش هستند. با توجه به مطالب فوق، سؤال اصلى تحقيق اين است كه از ديدگاه شهيد مطهري شرايط ذهنی و عینی چه نقشی در اندیشهٔ انسان دارند؟ و چه نقدهایی بر این نظریه وارد است؟ پیرامون عنوان مقاله بهصورت مستقل بهویژه با تکیه بر دیدگاه شهید مطهری تحقیقی صورت نگرفته است، اما تحقیقات مرتبطی در رابطه با اندیشمندان دیگر انجام شده است؛ مانند: عارفی (۱۳۷۹) در پژوهشی به بررسی تفاعل ذهن و عین پرداخته است که ابتدا دو تقرير كانت و توماس را آورده و سپس به نقد آنها پرداخته است؛ بابايور و همكاران (۱۳۹۳): مطابقت ذهن و عين در انديشة ملاصدرا؛ ايمانيور (۱۳۸۲): مسئلة تطابق ذهن و عین در فلسفهٔ مشاء و حکمت متعالیه و سادات حسینی (۱۳۹۵) در پژوهشی به بررسی و نقد معرفتشناسی سوفسطائیان از دیدگاه افلاطون پرداخته است و نیازی (۱۳۸۸) در مقالهای رابطهٔ وجود ذهنی و ارزش شناخت از دیدگاه استاد مطهـری را بررسـی کـرده و

۱. پروتاگوراس، نخستین و مهم ترین فیلسوف سوفسطائی و یونانی، فرضیهای را با این عنوان مطرح کرد که انسان وسیلهٔ اندازه گیری و مقیاس تمام چیزها است (هالینگ دیل، ۱۳۸۷، ص ۱۰۵۶ کاپلستون، ۱۳۸۰، ج۱، ص ۱۰۵۵).

۲. اومانیسم، نگرش یا فلسفهای است که با قراردادن انسان در مرکز تأملات خود، اصالت را به رشد و شکوفایی انسان می دهد.

۳. یک رهیافت یا نظام فلسفی بود که یگانه مبدأ معرفتهای معتبر در علوم (علوم طبیعی و اجتماعی) را تجربههای حسّی و روش ریاضی می دانست (بیات، ۱۳۸۱، صص ۳۸-۵۴).

ابعاد معرفت شناختی و هستی شناختی وجود ذهنی را مورد کنکاش قرار داده است و طبق نظر استاد مطهری، وجود ذهنی را تنها پل ارتباطی میان ذهن و عین تلقی کرده است.

پژوهشهای پیشین بیشتر به دیدگاه دیگر اندیشمندانی غیر از شهید مطهری در حوزهٔ فلسفه متمرکز شده اند یا در مقالهٔ نیازی (۱۳۸۸) به بحث صرفاً فلسفی از دیدگاه شهید مطهری متمرکز شده است. اما وجه تمایز این تحقیق از پژوهشهای پیشین این است که مستقلاً و بهصورت جامع و با روش توصیفی ـتحلیلی به دیدگاه استاد مطهری در این زمینه اشاره کرده و با ذکر مبانی نظریهٔ فوق به نقد پرداخته است.

## ۱. شرایط ذهنی و عینی

لازمهٔ تبیین و تحلیل و نقد درست از موضوع تحقیق، توضیح اجمالی دربارهٔ برخی اصطلاحات ذکرشده در پژوهش حاضر میباشد که در اینجا به دو مفهوم «شرایط ذهنی» و «شرایط عینی» می پردازیم.

## ۱-۱. شرایط ذهنی

منظور از شرایط ذهنی این است که برای تبیین صحیح یک فکر و اندیشه لازم است ابتدا حالات و وضعیت روحی ـ روانی صاحب فکر و اندیشه سنجیده شود که در چه وضعیتی این اندیشه از او سر زده است؛ چون اگر بخواهیم اندیشه و فکری را به درستی تبیین و دربارهٔ آن قضاوت کنیم، باید ببینیم آن صاحب فکر و اندیشه از نظر حالات روحی و روانی در چه وضعیتی بوده است؛ بهخاطر اینکه رضایت و عدم رضایت صاحب اندیشه به وضعیتی که در آن به سر می برد، در اندیشه و فکر او تأثیر به سزایی (منفی یا مثبت) خواهد داشت (مطهری، ۱۳۹۶، ص ۳۵). بهخاطر همین برخی فهن و اندیشه و اندیشه

۱. در دانش منطق، تشبیه ذهن انسان به آینه یکی از قدیمی ترین مثالها در مباحث مربوط به شناخت است. منطق دانان معتقدند ذهن آدمی مانند آینه از اشیایی که مقابلش قرار می گیرد و به آنها توجه می کند، عکس بر می دارد و تصویر به وجود آمده در ذهن، مانند تصویر آینه، تمام آنچه را در شیء مقابلش وجود دارد به خوبی نمایش می دهد (خوانساری، ۱۳۶۳، ج۱، ص ۵).

انسان را به آینه تشبیه کردهاند؛ بهدلیل اینکه که آینه اگر رنگ خاصی داشته باشد، آن رنگ را به تصویری که در آن منعکس شده است، انتقال می دهد. روح و روان هم مثل آینه است که اگر از رنگ مخصوصی برخوردار باشد، آن را به اندیشه و فکرش انتقال خواهد داد. مانند زمانی که انسان از زندگی خود رضایت و خشنودی داشته باشد، این خودش مثل آینه، نوعی رنگ ویژهای به روح و روان آدمی می دمد که اندیشه و افکاری مبنی بر خوشبینی و امید نسبت به دنیای اطراف از ذهن او متبلور می شود. اما اگر احیاناً رنگ روح و روان انسان رنگ بدبینی، محرومیت و نارضایتی باشد، افکار و اندیشهای هم که از روح رنگی او به دنیای اطرافش سرازیر می گردد، آن رنگ مخصوص را به خود خواهد گرفت.

اما ذهن آدمی ویژگی شاخصی نسبتبه آینه دارد و آن اینکه اگر به خطا میرود، می تواند اشتباهات خود را کشف و خطایابی کند و همچنین می تواند اشتباهات خود را تحت میزان قرار دهد و بسنجد. شاخصهٔ دیگر ذهن این است که اگر مرتکب خطایی شد، بعد از سنجش می تواند آن را اصلاح و کار صحیح را انتخاب کند و انجام دهد.

در این مواقع علم منطق به کمک انسان می آید که به وسیلهٔ آن می توان خطاها را کشف و اصلاح کرد. البته منطق همهٔ خطاها را اصلاح نمی کند، بلکه برخی خطاها را اصلاح نمی کند، بلکه صورت قیاس را تصحیح می کند؛ چون منطق، مادهٔ قیاس را اصلاح نمی کند، بلکه صورت قیاس را اصلاح می کند. ذکر این نکته هم لازم است که منطق زمانی کاربرد خواهد داشت که آدمی یک پایگاه آزاد از شرایط ذهنی و عینی و استقلال فکری و اندیشهای داشته باشد و تحت تأثیر هواهای نفسانی و حب و بغضهای شخصی قرار نگیرد، ولی اگر انسان آزادی و استقلال فکری نداشته باشد، منطق هم اینجا جوابگو نخواهد بود؛ چون آدمی اگر به دور از هواهای نفسانی و غرضهای شخصی تصمیم نگیرد و عمل نکند، همین اگر به دور از هواهای نفسانی و غرضهای شخصی تصمیم نگیرد و عمل نکند، همین نبیب حجاب برای دل، بصیرت و نگرش انسان خواهد شد. اما این حقیقت قابل انکار نبیست که انسان در برخی مواقع بر حسب حالات مختلف، متأثر از شرایط ذهنی و عینی خود قرار می گیرد (مطهری، ۱۳۹۵، ۱۳۵۰، ۱۳۵۰) که مولوی هم در اشعارش به آن اشاره

کرده است که انسان وقتی به دور خود میچرخد، فکر میکند که همهٔ دنیا در حال چرخیدن است؛

خانه را گردنده بیند مَنْظُرت گر تو بَرگردیّ و بَر گردد سَرَت تنگ بینی جَوِّ دنیا را همه گر تو باشی تنگدل از مَلحَمه یعنی زمانی که انسان مغموم و حالش گرفته شده است، دنیای پیرامون خود را نیز این چنین می بیند و قضاوت می کند؛

این جهان بنمایدت چون بوستان ور تو خوش باشی به کام دوستان (مولوی، دفتر چهارم، ۱۳۷۱، ص ۶۵۹)

و زمانی که انسان شاد و حالش خوب است، دنیا و پیرامون آن را هم خوب می بیند.

نتیجه اینکه اندیشه و ذهن آدمی اگرچه خطا و اشتباه می کند، ولی ویژگی خطایابی و خطاسنجی و اصلاح کردن خطا هم در آن وجود دارد، که تشخیص آنها بر عهدهٔ علم منطق می باشد.

### ۱-۲. شرایط عینی و اجتماعی

مقصود از شرایط عینی این است که باید مشخص شود، شخصی که اندیشه و فکری از او صادر شده است و عدهای هم با اندیشه او موافقت کردهاند، در چه جوّ اجتماعیای زندگی می کند یا زندگی می کرده است و یا چه نظام سیاسیای بر آن حاکمیت داشته است. در این حوزه و زمینه باید بین سه گروه تفاوت قائل شد: اول کسی که در جایی زندگی می کند که آزادی افراطی در آنجا حاکم است؛ دوم شخصی که در مکانی سکونت گزیده که آزادی معتدل و قانونی حکم فرما است و سوم فردی که در یک دورهای زندگی می کند که استبداد در آنجا غوغا می کند. مادی گرایان معتقدند اندیشه و فکری که در جوّ آزادی افراطی بروز و ظهور پیدا می کند، رنگ اجتماع را به خودش می گیرد و بلکه نشئت گرفته از وضع سیاسی و اجتماعی خودش است. اندیشهای که در جوّ آزادی معتدل پیدا می شود، حاصل شرایط عینی اجتماعی زمان خود است و فکر و

اندیشهای که در جوّ استبدادی ظهور پیدا می کند، رنگ جوّ سیاسی خودش را خواهـ د داشت (مطهری، ۱۳۹۶، ص ۳۷).

بنابراین بر اساس این نظریه، فکر و اندیشهای که از ذهن و مغزیک متفکر و اندیشمند صادر می شود، اولاً به شرایط روحی و روانی او و ثانیاً به جوّ سیاسی، اجتماعی، اقتصادی و به عادات و آداب اجتماعی عصر او بستگی دارد. پس بدون درنظر گرفتن این شرایط نمی شود آن اندیشه را تبیین یا توجیه کرد.

#### ۲. مبانی نظریه

#### ۱-۲. اصالت مادیبودن در تفسیر هستی

مكاتب مادى برعكس مكتب الهي، انسان را پديدهاى صددرصد مادى مي پندارند و عقل، وجدان اخلاقي و تمايلات عالى انساني را معلول تصادف و اتفاق و ناشي از طبیعت میدانند و میخواهند تمام ابعاد وجود او را با معیارهای مادی توجیه و تبیین کنند. گروهی از آنان جمیع شئون روحی و جسمی بشر را وابسته بـه شــأن اقتصــادیاش دانسته و مردم را به منزلهٔ ابزار تولید گمان کردهانـد و گـروه دیگـر غریـزهٔ جنسـی را در حیات بشر مهم ترین پایگاه تلقی نموده و لذت گرایی را عالی ترین هدف در زندگی انسان شناختهاند (كانون حسنات اصفهان، ١٣٨٩، ج٢، ص ١٥٣). بنابراين يكي از مباني نظرية تابعیت اندیشه از شرایط ذهنی و عینی، قائل به مادیبودن جهان هستی است که مکاتبی مانند مار كسيسم به اين عقيده هستند. اين مكتب از دو بنياد «منطقي» و «فلسفي» تشكيل شده است. بنیاد فلسفیاش هم یک «بنیاد فلسفی جهانی» دارد و یک «بنیاد فلسفی اجتماعی» که قهراً ناشی از آن بنیاد فلسفی جهانی است. بنیاد منطقی آن هم منطق دیالکتیک است. اما بنیاد فلسفی جهانی مکتب مار کسیسم، اصالت مادیبودن در تفسیر جهان هستی است و بنیاد فلسفی اجتماعی آن، اصالت مادی بودن در اجتماع و قائل به اصیل بودن جنبه های مادی زندگانی در تغییر و تحولات تاریخ می باشد و معنویات فرع و روبنا محسوب می شوند (مطهری، ۱۳۹۵، ج۱۵، ص ۹۹). بنابراین یک فرد مادی گرا تمامی یدیده های جهان هستی را ناشی از تصادف و طبیعت می داند و عقیده دارد که آدمی

چند روزی در این جهان به سر میبرد و با فرا رسیدن مرگ پروندهٔ حیاتش برای همیشه بسته خواهد شد (نصری، ۱۳۸۲، ص ۱۹۲).

همچنین انسان مادی گرا زندگی دنیوی را هدف غایی و واقعی خود می پندارد و خیال می کند سعادت و نیکبختی او در برخورداری هرچه بیشتر از رفاه و نعمتهای مادی است. بنابراین طبق این مبنا و نظریه، دو نفر که شرایط مادی و مالی متفاوتی دارند و در جای مختلف از هم، یکی در کاخ و دیگر در ویرانه، زندگی می کنند، طبیعتاً تفکر و اندیشهٔ متفاوتی از هم خواهند داشت؛ چون اینها به اصالت وجدان و اندیشهٔ بشری قائل نیستند و معتقدند وجدان فکری انسان، فقط شرایط و وضعیت زندگی مادی او را منعکس می کند. مانند یک آینهای که بر حسب نحوهٔ قرار گرفتن اشیای مختلف، شرایط و وضعیت مکانی آنها را بازتاب می دهد و نمی تواند یک گونه قضاوت داشته باشد.

## ٢-٢. تعميم اصل تأثير متقابل اشيا به اصول و افكار

مبنای دیگر نظریهٔ فوق که به نفی اصالت اندیشه و فکر می انجامه، بُعد منطقی، دیالکتیکی، قضیه است؛ مکتب مارکسیسم تأثیر متقابل اشیا در یکدیگر را به گونهای خاص تفسیر می کنند و آن را به اصول و افکار هم سرایت و تعمیم می دهند. آنان در تأثیر متقابل اشیا قائل به این هستند که همهٔ اشیا نسبت به همدیگر محیط و محاط هستند؛ به این معنی که مثلاً اگر فردی در محیطی زندگی می کند، آن محیط در او اثر گذار است؛ متقابلاً فرد هم در آن محیط اثر بخش خواهد بود و این طرز تفکر در مورد اشیا را به افکار و اندیشه نیز سرایت می دهند. نتیجهٔ این طرز تفکر که هر فکر و اندیشه ای از شرایط ذهنی و عینی خود تبعیت می کند، این می شود که فکر و اندیشه از اصالت لازم بر خوردار نباشد و سوابق ذهنی و عینی هر انسانی، به ذهن و اندیشهٔ انسان رنگ خاصی می بخشد (مطهری، ۱۳۹۵، ج۱۵، ص ۱۰۲).

استاد مطهری برای تبیین بیشتر، در مقام تشبیه ذهن انسان به آینه، ضبط صوت و کوه را مثال زده است؛ یعنی همانطور که آینه هر رنگی در خودش داشته باشد صورتها و اشکال را با همان رنگ منعکس می کند، ضبط صوت هم هر صدایی را با همان شکلی

که ضبط شده انعکاس میدهد؛ همچنین کوه صدا را با همان شکل خودش بازمی گرداند؛ در فکر هم این طور قائل هستند که هر فکر و اندیشهای صددرصد و به طور مطلق، مولود شرایط عینی و ذهنی فکر کننده دربارهٔ آن است.

#### ۲-۳. ناباوری و شکاکیت

عبارتی منسوب به پروتاگوراس که وی هم متأثر از فلاسفهٔ یونانی پیش از خود مانند هراکلیتوس و کراتیلوس و گزنفون بود، وجود دارد که معتقد بود «انسان معیار همه چیز است» (گاتلیب، ۱۳۸۳، ص ۱۸۸۳)؛ یعنی چون همهٔ افراد قادر نیستند در هیچ اصل مشتر کی با عنوان «حقیقت» به نظر واحدی برسند، درنتیجه حقیقت جنبهٔ فردی و حالت خصوصی دارد و هر شخصی هر چه تصور و تخیل کند، همان چیز برای او حقیقت خواهد بود. به عقیدهٔ او واقعیت و حقیقت ملاک ثابتی ندارد که با این تفکر باعث شکاکیت در حوزهٔ علم و اندیشه شد. سقراط هم به هدف پروتاگوراس از عبارت «انسان مقیاس هر چیز است» اشاره می کند و می گوید: یعنی هر چیزی برای «من» همان است که بر «تو» آشکار می شود است که بر «تو» آشکار می شود (افلاطون، ۱۳۶۶، ج۲، ص ۱۳۷۶) که با این تفکر نیز تفاوتی بین انسان خردمند و عاقل و بی خرد و غیر عاقل و جود نخواهد داشت. سقراط در این باره پروتاگوراس را نقد و خطاب به او می گوید:

اگر پندار و عقیدهٔ حاصل ادراک حسی هر شخصی برای او حقیقت باشد و برای دیگران امکانپذیر نباشد که دربارهٔ حالات روحی و روانی و اندیشهٔ افراد دیگر قضاوت و نقد داشته باشند و صحت و سقم آنها را مشخص سازند، پس چگونه می توان قبول کرد که پروتاگوراس تنها دانشمندی است که این حق

<sup>1.</sup> Protagoras

<sup>2.</sup> Heraclitus

<sup>3.</sup> Cratylus

<sup>4.</sup> Xenopone

برای او وجود دارد که به دیگران درس بدهد و اجرت زیادی بگیرد و دیگران هم افراد نادانی هستند که باید شاگردی او را بکنند و در برابر او تسلیم و سر فرود آورند؟ مگر هر انسانی مقیاس و معیار دانشِ خود نیست؟ (افلاطون، ۱۳۶۶، ۳۶، ص ۱۳۹۲).

سقراط معتقد است اگر حرف پروتاگوراس صحیح باشد، عقیدهٔ مخالفانش نیز صحیح است؛ چون آنان نیز مانند او انسان هستند و انسان هم مقیاس و معیار درستی امور است. پروتاگوراس با عبارت خود، صحت عقیدهٔ مخالفانش را تأیید می کند؛ زیرا ادعا می کند که عقیدهٔ همهٔ اشخاص حقیقت است و چون عقیدهٔ مخالفانش را صحیح می کند که عقیدهٔ همهٔ اشخاص حقیقت است و پون عقیدهٔ مخالفانش را صحیح می گذارد (افلاطون، ۱۳۶۶، ج۳، ص ۱۴۰۶).

ارسطو هم در رابطه با عبارت پروتاگوراس می گوید:

اگر هر پندار و خیال هر فردی حقیقت باشد، در این صورت باید تمام احکام و امور در لحظه و آنِ واحد، هم مطابق حقیقت و هم برخلافِ آن حقیقت باشند؛ چون خیلی از افراد عقاید و باورهای مخالف و ضد یکدیگر دارند و اعتقادشان بر این است که هر فردی با آنها در این زمینه همرأی و هم عقیده نیست در اشتباه به سر می بر د (ارسطو، ۱۳۹۰، ص ۱۴۴).

به خاطر همین فیلسوف پراگماتیست به نام شیلر معتقد بود که پروتاگوراس با عبارت معروف خود، انسان را برای حقایق نمی دانست، بلکه باور داشت حقایق برای انسان است که حقیقت را خلق می کند.

علاوه بر این، عبارت پروتاگوراس تأکید بر اومانیسم و انسان گرایی دارد؛ یعنی این نگرش سعی می کند تا به انسان تلقین نماید که حجت و مطلوب پایداری وجود ندارد که انسان با آن، پیوند و ارتباط ایمانی برقرار کند، آنان صحت و درستی هر کاری را در میزان لذتی می دانند که انسان از آن بهره مند می شود. بنابراین با این اندیشه و

2. Schiller

کنش میداند و این ایده که کار کرد اندیشه، بازنمایی یا بازتاب واقعیت

ا. پراگماتیسم یا عمل گرایی؛ سنتی فلسفی است که کلمات و افکار را ابزارهایی برای پیش بینی، حل مسئله و کنش می داند و این ایده که کار کرد اندیشه، بازنمایی یا بازتاب واقعیت است را رد می کند.

موضع گیری، فطرت پاک انسان یعنی گرایش، رغبت و دلبستگی به حق تعالی سرکوب و منحرف می شود و تنها افکار و اندیشه های مادی گرایانه و هوس بنیان، مستند عملکرد و موضع گیری های انسان می شود که در این صورت انسان حیاتی سرتاسر از شک، ناباوری، نسبی گرایی و بیهودگی را تجربه می کند (کریمی والا، ۱۳۹۲، ص ۱۴۴).

بنابراین نسبی گرایی به خاطر ارتباط تنگاتنگی که با حس گرایی، علم باوری و تجربه گرایی دارد، سبب عدم امکان داوری درست دربارهٔ افکار و اندیشه های دیگران خواهد شد و کار به جایی می رسد که شخص جاهل خود را مانند افراد عالم بپندارد که در این صورت پنداشت حقیقت به ترفندی جانشین حقیقت می شود (عارفی، ۱۳۸۳، ص ۴۶).

بنابراین اگر جملهٔ «انسان مقیاس همه چیزها است» را به این معنا بگیریم که واقعیات عالم هستی فقط با اراده و اختیار انسان شکل می گیرد و جهان هستی واقعیتی ورای اندیشه، فکر و ذهن انسان ندارد، بطلان این عقیده آشکار می شود؛ زیرا این همان دیدگاه و نگرش سوفسطایی گری و شکاکیت است. اما اگر آن را به این معنا بگیریم که انسان دارای موقعیتی شاخص و برجسته در جهان هستی است که می تواند مقیاسی برای حقایق و ارزش گذاری باشد، این مطلب درست است.

## ۳. بررسی و نقد

## ۱-۳. تعصب کورکورانه، مانع شناخت صحیح

خداوند متعال در وجود انسان دستگاهی به نام اندیشه و فکر قرار داده است که اگر روح آدمی از نظر عاطفی رنگی به خودش بگیرد، دیگر قادر نخواهد بود حقایق را آنچنان که هست درک و مشاهده نماید، بلکه بر طبق آن رنگ خاص خواهد دید و قضاوت خواهد کرد. امام علی ایم در نهجالبلاغه می فرماید: «منْ عَشِقَ شَیْناً اَعْشی بَصَرَهُ وَ اَمْرَضَ قَلْبُهُ؛ فَهُو یَنْظُرُ بِعَیْنِ غَیْرِصَحیحَةٍ وَ یَسْمَعُ بِأُذُنِ غَیْرِسَمیعَةٍ؛ آن کس که به چیزی عشق ورزد، آن عشق، چشم او را کور و قلبش را بیمار می کند. چنین فردی با چشم ناسالم می نگرد و با گوش ناشنوا می شنود» (خطبهٔ ۱۰۹). در این روایت علاقه، عشق، وابستگی و تعصب افراطی به یک چیز از مواردی است که به روح و روان انسان رنگ خاصی

می بخشد و زمانی که روح به خود رنگ گرفت، انسان حقیقت را آنچنان که هست، نخواهد دید.

یا مصداق مطلب بالا این عبارت شاعر است که: «إنارَ ةُالْعَقْلِ مَکسوفٌ بِطَوْعِ الْهُوی؛ با پیروی از هوای نفسانی است که نورافشانی عقل پوشیده خواهد شد» (ذهنی تهرانی، ۱۳۶۷، ج۱، ص ۳۵۵). هنگامی که نور و خورشید عقل با سایهٔ هوا و هواپرستی تیره و پوشیده شود، دیگر عقل، انسان را به خوبی ها امر و از بدی ها نهی نمی کند و هرچه از انسان صادر می شود، ضلالت و گمراهی خواهد بود. چنین فردی از دستاورد عقل سلیم که کسب بهشت، اطاعت و عبادت پروردگار است محروم خواهد ماند (هاشمی خویی، ۱۴۰۰ق، ج۱۵، ص ۴۰).

صد حجاب از دل به سوی دیده شد چون غرض آمد هنر پوشیده شد (مولوی، دفتر اول، ۱۳۷۱، ص ۱۹)

استاد مطهری هم به نقطهٔ مقابل عشق هم اشاره می کند و از نفرت، دشمنی و کینه نام می برد که می تواند رنگ و حجابی برای روح آدمی محسوب شود و باعث شود انسان حقیقت اشیا را آن طور که هست نبیند. بنابراین هم عشق و هم نفرت هر دو مانعی بزرگ برای دیدن حقایق هستند. عشق حتی معشوق زشت را زیبا جلوه می دهد. نفرت و دشمنی هم زیبایی را زشت جلوه می دهد؛ و این مسئله از مواردی است که قرآن فراوان بر آن تأکید کرده است (مطهری، ۱۳۹۵، ج۱۳، ص ۴۱۹). قرآن در جایی می فرماید: «أَفَمَنْ رُیِّنَ بُر آن تأکید کرده است که و آق کسنا؛ آیا کسی که عمل بدش برای او آراسته شده و آن را خوب و زیبا می بیند (همانند کسی است که واقع را آن چنان که هست می یابد)؟! (فاطر، ۸) و در آیهٔ دیگری می فرماید: «قُلْ هَلْ نُنَبِّكُمْ بِالْأَخْسَرِینَ أَعْمَالًا الَّذِینَ ضَلَّ سَعْیُهُمْ فِی الْحَیّاةِ آیهٔ دیگری می فرماید: «قُلْ هَلْ نُنَبِّكُمْ بِالْأَخْسَرِینَ أَعْمَالًا الَّذِینَ ضَلَّ سَعْیُهُمْ فِی الْحَیّاةِ (مردم) در کارها چه کسانی هستند؟ آنها که تلاشهایشان در زندگی دنیا گم (و نابود) شده؛ با این حال می پندارند کار نیک انجام می دهند» (کهف، ۱۰۳ و ۱۰۴)؛ یعنی به خیال خودشان خوب و صحیح عمل می کنند، در حالی که در حقیقت و عالم واقع، بد خودشان خوب و صحیح عمل می کنند، در حالی که در حقیقت و عالم واقع، بد عمل کر ده اند.

درنتیجه رنگی شدن دستگاه فکر و اندیشهٔ آدمی به این است که گاهی هوس، غرور و خودخواهی جلوی نور عقل را می گیرد که در این صورت، انسان با اینکه یقین دارد مطلبی حق است و هیچ تردیدی در آن وجود ندارد، اما عمل نمی کند (جوادی آملی، ۱۳۹۷).

#### ۳-۲. شعار انسانی و اصول ضد انسانی

مسئله ای که اهمیت فراوانی دارد و از طرف برخی مکاتب مورد غفلت قرار گرفته، مسئلهٔ انسان و انسانیت و قدرت آزاداندیشی و حقیقت اندیشی او است. استاد مطهری با اشاره و نقد به مکتبهایی مانند مارکسیسم می گوید:

این ها شعارشان دفاع از انسان و انسانیت است، اما اصول آنان ضدانسانی است. یکی از جاهایی که انسان و انسانیت در این نظریه به کلی نفی می شود، در مقولهٔ «اصالت قضاوت انسان» است؛ یعنی انسان قدرت و توانایی بر آزاداندیشی و حقیقت اندیشی مستقل از شرایط را داشته باشد که بتواند بر علیه شرایط ذهنی و عینی خود قضاوت کند، برای خودش ملاکها و معیارهایی داشته باشد که بر طبق آنها، خطاهای اندیشهٔ خود را کشف و رفع کند. اما این نظریه و فلسفه، آن را به شدت نفی می کند. به خاطر همین مطلب در این مکتبها، انسان از انسانیت خودش ساقط می شود (مطهری، ۱۳۹۵، ج۱۵، ص ۱۰۶).

به همین علت استاد مطهری قائل است به اینکه:

همیشه هرجا که انسان در یک قسمت نفی می شود، همان جا خدا نیز نفی می شود؛ این اصلی است که تخلف ناپذیر است. نمی توان مکتبی را پیدا کرد که اصولش \_ نه شعارهایش \_ انسانی باشد و در همان حال ما تریالیستی باشد؛ این دو با یکدیگر ساز گاری ندارند (مطهری، ۱۳۹۵، ج۱۵، ص ۱۰۵).

بنابراین این نظریه که هر فکر و اندیشهای بهطور مطلق و صددرصد تابع شرایط ذهنی و عینی خود است، استقلال و اصالت را از اندیشه و فکر آدمی گرفته است. هرچند درست است که شرایط عینی و ذهنی می تواند مؤثر واقع بشود و زمینهٔ لغزش

www.jpt.isca.ac.ir

فکری انسان را فراهم بیاورد، اما آدمی این اراده و توانایی را دارد که به اندیشه و فکر خودش استقلال و اصالت دهد و آن را از شرایط عینی و ذهنی رهایی بخشد و تحت تأثیر رنگ و حجابهای گوناگون قرار نگیرد.

بنابراین از دیدگاه استاد مطهری، متولیان و سردمداران این نظریه، انسان و فلسفهٔ او را فدا و قربانی کردهاند؛ یعنی اگر فلسفهٔ هر انسانی تبایع شرایط عینی و ذهنی خودش باشد و بر طبق آن، قضایا و مسائل را تحلیل کند، در این صورت تمام فلسفهها، چه الهی و چه مادی، را باید کنار بگذاریم؛ به عبارت دیگر در این صورت فکر و اندیشه ارزشی نخواهد داشت که این منجر به سوفیسم و سوفسطایی گری خواهد شد. اما اگر بگوییم انسان می تواند فکر و اندیشهٔ خودش را از شرایط عینی و ذهنی آزاد نگه دارد، در این صورت اصالت را به انسان بخشیده ایم.

پس در اینجا با دو طرز تفکر مواجه هستیم: شیوهٔ تفکری که برای انسان در حوزهٔ اندیشه و تفکر تا این حد ارزش قائل است و به او اصالت می بخشد و طرز تفکر دیگری که معتقد است شرایط عینی، ذهنی و شرایط فردی و اجتماعی آدمی، جهان بینی او را می سازد.

ولی قرآن تأثیر مطلق شرایط عینی و ذهنی بر جهانبینی انسان را رد می کند و می گوید اگر آدمی عقل و اندیشهٔ خود را خوب مدیریت کند و به شکل درست از آن بهرهبرداری کند، می تواند به حقیقت دسترسی پیدا کند و وقتی این طور شد، با این اندیشه می توان جامعه و روح و روان را ساخت و از سرگردانی نجات پیدا کرد. در این اندیشه می توان جامعه و روح و روان را ساخت و از سرگردانی نجات پیدا کرد. در این زمینه قرآن در آیه ۲۹ سورهٔ زمر می فرماید: «ضَرَبَ اللهٔ مَثَلًا رَجُلًا فِیهِ شُرَکاهٔ مُتَشَاکِسُونَ وَ رَجُلًا سَلَمًا لِرَجُلِ هَلُ یَشتَوِیَانِ مَثَلًا؛ خداوند مثالی زده است: مردی را که مملوک شریکانی است که دربارهٔ او پیوسته با هم به مشاجره مشغولند و مردی که تنها تسلیم بیک نفر است؛ آیا این دو یکسانند؟!»؛ یا در آیهای دیگر می فرماید: «أأربابٌ مُتفَرِّقُونَ خیری آمِ اللهٔ الْواحِدُ الْقَهَّارُ؛ آیا پذیرش اربابانِ متعدد بهتر است یا تسلیم بودن در برابر خدای یکتا؟» (یوسف، ۳۹). این آیات بر این نکته تأکید می کنند که انسان باید از قوهٔ عدای دیگر عاقلهای که خداوند به او عنایت کرده است، به خوبی استفاده کند و کارها و قوای دیگر عاقلهای که خداوند به او عنایت کرده است، به خوبی استفاده کند و کارها و قوای دیگر

را به وسیلهٔ آن تدبیر و هدایت کند و بدون فکر و اندیشه کاری را انجام ندهد. از جمله انسان می تواند با تدبیر عقل و اندیشهٔ خود، تحت تأثیر مطلق شرایط ذهنی و اجتماعی قرار نگیرد و خود را از آن شرایط آزاد کند که اگر به این شکل عمل کرد، می تواند به حقیقت برسد. زمانی که به حقیقت رسید، اولین اثر آن این است که روح و روان آدمی از تفرقه و تشتّ که یکی از بزرگ ترین بیماری های روحی و روانی است، نجات پیدا می کند (مطهری، ۱۳۹۷، ص ۳۸).

#### ٣-٣. نظريهاي منطبق با منطق منفعت، نه فطرت

انسان از یک دسته استعداد خدادادی و فطری بهرهمند است که ریشهٔ اساسی و اصلی اندیشه و فکر او محسوب می شود، اما زندگی اجتماعی یا موضع گیری های طبقاتی، منشأ اصلی اندیشهٔ آدمی به حساب نمی آید؛ چون چنین است، انسان به وسیلهٔ فطرت سلیم خود قادر است که ایدئولوژی و جهان بینی صحیح و واحدی نسبت به پیرامون خود و جهان هستی داشته باشد تا بتواند خود را از اسارت و قید و بند عوامل اجتماعی و محیطی و وراثتی رها سازد یا بر علیه آن ها قیام کند (مطهری، ۱۳۹۵، ج۲، ص ۲۳۹).

به خاطر همین شهید مطهری موضع گیری اجتماعی و طبقاتی را برخلاف نظر دین اسلام میداند و معتقد است: «اسلام «اصل تطابق خاستگاه هر فکر و اندیشه و جهت گیری آن اندیشه» و یا «تطابق پایگاه اجتماعی و پایگاه اعتقادی» را قبول ندارد و آن را اصلی غیرانسانی برمی شمرد؛ یعنی این تطابق در انسانهای مادی گرای صِرف، تعلیم و تربیت نیافته و به انسانیت نرسیده، مصداق دارد که منطقشان، منطق منفعت است،

ا. یعنی هر فکر و هر اندیشه و هر سیستم اخلاقی یا مذهبی از میان هر طبقهای که برخاسته باشد، در جهت منافع همان طبقه است؛ محال است که یک سیستم فکری از میان طبقهای در جهت خیر و صلاح و سود طبقهای دیگر برخیزد و یا از میان طبقهای در جهت خیر و صلاح انسانیت برخیزد و هیچ جهت گیری خاص طبقاتی نداشته باشد (مطهری، ۱۳۹۵، ج۲، ص ۴۲۵).

۲. بنابراین اصل، هر طبقه، نوعی فکر، اندیشه، اخلاق، فلسفه، هنر، شعر، ادب و غیره را تولید می کند که وضع زندگی و معاش و منافع او ایجاب می کند (مطهری، ۱۳۹۵، ج۲، ص ۴۲۵).

نه در انسانهای تعلیم و تربیت یافته و به انسانیت رسیده که منطقشان، منطق فطرت است» (مطهری، ۱۳۹۵، ج۲، ص ۴۷۹).

#### ۳-۳. متزلزل شدن اندیشه و عدم وجود اصل ثابت در عالم

اما با این طرز تفکر که مادی گرایان و سوسیالیستها دارند و هر فکری را تابع شرایط عینی و ذهنی می کنند، مقولهٔ اصیل بودن وجدان فکری و اندیشهای انسان متزلزل و سست می شود؛ زیرا بر اساس این نظریه، وجدان فکری هر شخصی از وضعیت زندگانی مادی او حکایت دارد؛ به همین دلیل اگر قائل شویم به اینکه ماده در اجتماع و جوامع از اصالت بر خوردار است، در این صورت باید طرز تفکر، قضاوت و اندیشهٔ هر آدمی را در وضعیت مادی زندگانی او جستجو کنیم و بر طبق آن به تحلیل اندیشه و تفکراتش بپردازیم. استاد مطهری در این زمینه می گوید:

اگر بنا بشود که فکر هم جبراً مانند ماده، متغیر و متحول باشد، لازمهاش این است که هیچ اصل ثابتی در عالم وجود نداشته باشد و همهٔ اصول عالم متغیر باشد؛ چون محتوای فکر هرچه هست متغیر است؛ یعنی محتوای ماده و طبیعت و از آن جمله مغز که ماده و طبیعت است متغیر است و ناچار تمام اصول علمی و تمام اصول فلسفی و تمام اصول منطقی و از آن جمله خود همین اصول فلسفی ماتریالیسم و اصول منطقی دیالکتیک، اصول متغیری هستند که در یک زمان وجود دارند، در زمان دیگر نمی توانند وجود داشته باشند؛ یعنی هیچ چیزی و از جمله همین اصول قهراً جاوید نیست (مطهری، ۱۳۹۵، ج۱۵، ص ۱۰۱).

بنابراین اگر چنین سخنی درست باشد، پس هیچ اندیشهای نمی تواند اصالت داشته باشد؛ یعنی همهٔ اندیشههای عالم بی اعتبار می شوند و دیگر صحت یک اندیشه معنی پیدا نمی کند. بنابراین اصل حرکت در افکار مردود است.

## ٣-٥. انديشهٔ انساني مهم است، نه واقعيت (فكر ايدئاليستي)

استاد مطهری اشکال دیگری که بر نظریهٔ فوق وارد میداند این است که

www.jpt.isca.ac.ir

خواه ناخواه، ماتر یالیسم را تبدیل به ایدئالیسم می کند و در آن می اندازد؛ زیرا آن اندیشه و فکری که ایدئالیستها بر آن تأکید و اصرار دارند، آن تفکری است که معتقد است: مهم ما (انسان) و اندیشهٔ ما است و آنچه که ما دربارهٔ چیزی فکر می کنیم همان جوری است که می اندیشیم؛ نه آن طور که واقعیت و حقیقت است؛ حقیقت و واقعیتی امکان دارد نباشد و یا اگر هم باشد به شکل دیگری خود را نشان می دهد؛ یعنی به نظر این ها آنچه مهم و اساس است شرایطی است که انسان در آن قرار می گیرد؛ خواه بر طبق واقعیت باشد خواه نباشد.

شهید مطهری معتقد است این همان چیزی است که ما اصالت و ریشه را از ماورای ذهن اخذ کردهایم، اما اصالت را به ذهن عطا کردهایم که این چیزی جز افتادن در ورطهٔ سوفسطایی گری و ایدئالیسم نیست.

### ٣-٤. بي اعتباري همه فلسفه ها (اعم از الهي و مادي)

شهید مطهری معتقد است که لازمهٔ پذیرش نظریهٔ «هر اندیشه و فکری تابع شرایط عینی و ذهنی خودش است» این است که هم نظریهٔ خدا از اعتبار میافتد و هم نظریهٔ ماتریالیسم بیاعتبار می گردد؛ زیرا طرفداران این نظریه می گویند اگر فیلسوفی یا پیامبری بحث از خدای یگانه کرده است، شرایط عینی و ذهنی او این چنین ایجاب می کرده است. از سوی دیگر، اگر فیلسوفی وجود خدا را انکار کرده و غیر از ماده به چیز دیگری اعتقاد ندارد، در اینجا هم طبق این نظریه، شرایط عینی و ذهنیاش اقتضا کرده که اینچنین عمل کند. پس هم نظریهٔ معتقد به خداوند و هم دیدگاه حامی ماده از اعتبار ساقط می شود. به خاطر همین اگر انسان اندیشهای را به شرایط عینی و ذهنی گره بزند، نتیجهای جز شکاکیت و بیاعتبارشدن همهٔ فلسفههای دنیا نخواهد بود و این همان جیزی است که به ایدئالیسم و سوفسطایی گری منجر می شود (مطهری، ۱۳۹۶، ص ۴۸).

استاد مطهری در این زمینه می گوید: اگر بخواهیم در مورد صحت و سقم یک دیدگاه در رابطه با «خداشناسی» یا «ماتریالیسم» بحث و گفتگو کنیم، ابتدا هر دو طرف باید این نظریهٔ «تابعیت مطلق اندیشه از شرایط عینی و ذهنی» را کنار بگذارند؛ یعنی باید

قائل به استقلال و اصالت برای اندیشه و فکر بشر بشوند. اگر قائل به اصالت انسان شدند، خودبه خود آن نظریه باطل خواهد شد؛ چون انسان و خدا از همدیگر تفکیکنایذیرند.

## ٣-٧. پذيرش عدم امكان خطا در افكار و ادراكات انسان

خطا و اشتباه در فکر و اندیشهٔ انسان، امری اجتنابناپذیر است و اگر بگوییم که امکان وقوع خطا در ادراکات و افکار آدمی وجود ندارد و افکار او همیشه صحیح است، در این صورت برای علم منطق که هدفش تصحیح و جلوگیری از خطای فکر است، جایگاهی وجود نخواهد داشت.

بنابراین این طور نیست که افکار و تفکرات انسان همیشه صحیح باشد؛ چون در بعضی جاها، افکار انسانها و نتیجهٔ تفکرات آنها با همدیگر فرق می کند، بلکه گاهی تناقض دیده می شود و وقتی تناقض وجود داشت، طبیعتاً هر دو فکر صحیح نخواهد بود. به خاطر همین منطقیون اعتقاد دارند چون در فکر آدمی خطا صورت می گیرد، انسان برای تصحیح فکر یا درامان ماندن از خطا، نیاز مند علم منطق است (محمد علیزاده، ۱۳۸۶، ص ۲۲ خونجی، ۱۳۷۳، ص ۴۶ طوسی، ۱۳۷۰، ص ۱۵۲ حلی، ۱۴۱۱ق، ص ۱۸۶۶ رازی، ۱۳۸۲، ص ۵۲ بنابراین ذهن انسان پس از خطاکردن، قادر است که قسمتی از خطاها و اشتباهات خود را اصلاح کند که عهده دار این امر، «منطق» است (مطهری، ۱۳۹۵، ج۱۵، ص ۱۰۵).

### ۳-۸. نسبیت حقیقت و خطا

یکی از اشکالات وارد بر آن نظریه این است که اگر انسان میخواهد به درست یا غلطبودن فکرش پی ببرد، یعنی فکرش را اصلاح کند، باید آن را بر اصول مشخصی عرضه کند. اما استاد مطهری این سؤال را مطرح می کند که آیا خود آن اصول هم بازیچه و وابسته به شرایط هست یا خیر؟ اگر وابسته به شرایط باشد، این اصول خود منطق دیگری می طلبد که صحیح بودنشان را تضمین کند، اما اگر آن اصول وابسته به شرایط نباشد، آنوقت این اصل از اساس غلط است که انسان به صورت جبری و با قاعدهٔ اصل تأثیر متقابل، اندیشه و فکرش تحت تأثیر شرایط ذهنی و عینی است. بنابراین

اگر انسان از آزادی و استقلال فکری برخوردار نباشد و شرایط ذهنی و عینی در او تأثیرگذار باشد، در این صورت هیچ «منطقی» معنا و مفهومی نخواهد داشت.

مسئلهٔ خطای نسبی و حقیقت نسبی هم که این ها مطرح کردهاند، به هیچ وجه قابل استناد و قابل توجیه نیست. مسئلهٔ خطا و حقیقت را یا باید بدون مسئلهٔ نسبیت قبول کرد؛ یعنی بگوییم که اندیشه و ذهن بدون مقولهٔ نسبیت، حقیقت و خطا را درک می کند و یا اگر برخی معتقدند خطا و حقیقت نسبی است، آنوقت ذهن و اندیشه از ارزش و اعتبار ساقط می شود. علاوه بر این اگر حقیقت از نسبیت برخوردار باشد، هم انسان مرفّه آنچه فکر می کند، حقیقت است؛ زیرا طبق این نظریه، معنای «حقیقت» مطابقت با واقع نیست، بلکه منطبق با شرایط محیطی است که در آن زندگی می کند؛ و هم انسان فقیر سخنش جقیقت است؛ چون او هم شرایط خودش را بهدرستی نقل می کند. بنابر این سخن، قضاوت و اندیشهٔ شخص فقیر و مرفّه طبق این نظریه و منطق، متفاوت و متناقض خواهد بود. بنابراین اعتقاد به نسبیت حقیقت و خطا باعث متزلزل شدن اعتبار و جایگاه اندیشهٔ انسان خواهد شد (مطهری، ۱۳۹۵، ج۱۵، ص ۱۰۶).

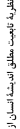
## نتيجهگيري

حاصل بحث این است که برخی مثل مکتب مارکسیسم و سوفسطائیان و از جملهٔ آنها پروتاگوراس، حقیقت را محصول انتزاع ذهن و اندیشهٔ انسان میدانستند. به عبارت دیگر به نسبی بودن حقیقت اعتقاد داشتند و اندیشهٔ انسان را محصول شرایط ذهنی و عینی خودش تلقی می کردند که هیچ استقلال و آزادیای در اندیشه و تفکر برای او قائل نبودند. اما شهید مطهری با استناد به آموزههای دینی مانند قرآن می گوید درست است که شرایط ذهنی و عینی در لغزش اندیشهٔ انسان تأثیر گذار هستند، اما برای بشر که مجهز به فطرت سلیم خدادادی است، این امکان وجود دارد که فکر و اندیشهٔ خود را از جاذبهٔ شرایط ذهنی و عینی حفظ یا آزاد کند تا به حقیقت برسد که در این صورت برای اندیشهٔ انسان ارزش و اصالت قائل شده ایم. بنابراین در دیدگاه اول، شرایط ذهنی و عینی است که جهان بینی آدمی را شکل می دهد، اما در دیدگاه دوم اندیشه و فکر است که جهان بینی آدمی را شکل می دهد، اما در دیدگاه دوم اندیشه و فکر است که

جهانبینی انسان را میسازد. در این مقاله برای دیدگاه اول سه مبنا ذکر شـد کـه بکـ. اصالت مادیبودن در تفسیر هستی بود که وجدان فکری و اندیشهای انسان را صر فاً منعکس کنندهٔ وضعیت زندگی مادی او می دانند. دومین مبنا این است که تأثیر متقابل اشيا را به انديشهٔ انسان هم تعميم مي دهند. سومين مبنا هم ناباوري و شكاكيت در حوزهٔ اندیشه بود که ملاک ثابتی برای حقیقت قائل نبودند. یکی از مهم ترین ایراداتی که دیدگاه اول دارد این است که اگر حقیقت از ذهن و فکر آدمی تبعیت کند؛ یعنی هر جوري كه انسان درك و فهم ميكند، آن حقيقت محسوب شود، در اين صورت حقیقت برای هر شخصی مختلف خواهد بود که به نسبی بودن حقیقت منجر خواهد شد؟ چون امکان دارد افراد گوناگون یک مطلب را با وجوه و ابعاد مختلف درک و فهم کنند. اشکال دیگر اینکه اگر انسان در هر قضیهای با تعصب کورکورانـه و خودخـواهی عمل كند، مانع شناخت صحيح او از حقيقت خواهد شد و اينكه در صورت سلب قدرت و توانایی انسان بر آزاداندیشی و حقیقتاندیشی، همهٔ اندیشههای عالم از اعتبار مى افتند. همچنین در صورت تابعیت مطلق اندیشه از شرایط ذهنی و عینی، مقولهٔ اصالت فكر و انديشهٔ انسان متزلزل و سست مي شود. بنابراين انسان با تفكر و تعقل و رجوع بـه علم منطق و دوری از تعصب و غرور می تواند خودش را از تأثیریذیری از شرایط ذهنی و عینی رهایی بخشد.

## فهرست منابع

- \* قرآن كريم
- \* نهج البلاغه
- ١. ارسطو. (١٣٩٠). متافيزيك (مترجم: محمدحسن لطفي تبريزي، چاپ سوم). تهران: انتشارات طرح نو.
- ٢. افلاطون. (١٣۶٤). دورهٔ كامل آثار افلاطون (مترجمان: محمدحسن لطفي و رضا كاوياني، چاپ دوم). تهران: انتشارات خوارزمي.
- ٣. ايمانپور، منصور. (١٣٨٢). مسئلة تطابق ذهن و عين در فلسفة مشاء و حكمت متعاليه. نشرية دانشکده ادبیات و علوم انسانی، ۴۶ (۱۸۶)، صص ۲۳–۴۹.
- ۴. باباپور، صغری؛ شانظری، جعفر و دهباشی، مهدی. (۱۳۹۳). مطابقت ذهن و عین در اندیشهٔ ملاصدرا. فلسفة علم، ١٤(١)، صص ١-٢٠.
  - ۵. بیات، عبدالرسول. (۱۳۸۱). فرهنگ واژهها (چاپ دوم)، قم: مؤسسهٔ اندیشه و فرهنگ دینی.
- ۶. جوادی آملی، عبدالله. (۱۳۹۷/۷/۱۵). روح قوی، دستگاه اندیشه و اراده انسان را بههم مرتبط می کند. سایت اسرا (https://zaya.io/jnafk)
- ٧. حلّى، حسن بن يوسف. (١٤١٧ق). القواعد الجليه في شرح الرسالة الشمسية (مصحح: فارس حسون تبريزيان). قم: دفتر انتشارات اسلامي.
  - ۸ خوانساری، محمد. (۱۳۶۳). منطق صوری (ج۱، چاپ ششم). تهران: انتشارات آگاه.
- ٩. خونجي، افضل الدين محمد. (١٣٧٣). كشف الاسرار عن غوامض الافكار (مصححان: حسن ابراهیمی و محمدرضا پورسینا). تهران: دانشگاه تهران.
- ۱۰. ذهنی تهرانی، محمدجواد. (۱۳۶۷). الکلام الغنی، شرح فارسی بر باب رابع مغنی (ج۱). قم: حاذق.
- ١١. رازي، قطب الدين. (١٣٨٢). تحرير القواعد المنطقية في شرح الرسالة الشمسية (مصحح: محسن بيدار). قم: انتشارات بيدار.



- ۱۲. سادات حسینی، فاطمه. (۱۳۹۵). بررسی و نقد معرفت شناسی سوفسطائیان از دیدگاه افلاطون. جستارهای فلسفی، ۱۲(۲۹)، صص ۴۳-۶۶.
- ۱۳. طوسی، نصیرالدین محمد. (۱۳۷۰). «اجوبة مسائل السید رکنالدین الاسترآبادی» در [منطق و مباحث الفاظ] (به کوشش: توشیهیکو ایزوتسو). تهران: دانشگاه تهران.
  - ۱۴. عارفی، عباس. (۱۳۷۹). تفاعل ذهن و عین. مجلهٔ ذهن، ۱(۲)، صص ۱۱۲-۱۲۵.
- ۱۵. عارفی، عباس. (۱۳۸۳). تاریخچهٔ نسبی گرایی در فلسفهٔ علم. مجلهٔ ذهن، ۵(۱۹)، صص ۴۱-۶۲.
- 1۶. كاپلستون، فردريك. (۱۳۸۰). تاريخ فلسفه (مترجم: سيدجلال الدين مجتبوى، ج١، چاپ چهارم). تهران: سروش.
- ۱۷. کانون نشر و ترویج فرهنگ اسلامی حسنات اصفهان. (۱۳۸۹). سیری در سپهر اخلاق (ج۲). قم: صحیفهٔ خرد.
- ۱۸. کریمی والا، محمدرضا. (۱۳۹۲). جایگاه سیاسی مردم در رویکرد اسلام و اندیشهٔ سیاسی غرب بر معیار معرفت. مجلهٔ حکومت اسلامی، ۱۸(۳)، صص ۱۳۵–۱۶۰.
- السنان تا رنسانس التونی. (۱۳۸۳). رویای خرد: تاریخ فلسفهٔ غرب از یونان باستان تا رنسانس (مترجم: لیلا سازگار). تهران: انتشارات ققنوس.
- ۲۰. محمدعلیزاده، محمدرضا. (۱۳۸۶). نقدهایی بر علم منطق و پاسخ به آنها. مجلهٔ معارف عقلی، ۲(۵)، صص ۶۹-۹۲.
- ۲۱. مطهری، مرتضی. (۱۳۹۵). مجموعه آثار (ج۲، ۴، ۱۳ و ۱۵، چاپ دوازدهم). تهران: صدرا.
  - ۲۲. مطهری، مرتضی. (۱۳۹۶). خدا در اندیشهٔ انسان (چاپ پنجم). تهران: صدرا.
  - ۲۳. مطهری، مرتضی. (۱۳۹۷). خدا در زندگی انسان (چاپ هشتم). تهران: صدرا.
  - ۲۴. مولوی. (۱۳۷۱). مثنوی معنوی (مصحح: نیکسون، چاپ اول). تهران: انتشارات پژوهش.
    - ٢٥. نصرى، عبدالله. (١٣٨٢). فلسفه آفرينش. قم: نشر معارف.
- ۲۶. نیازی، احمدعلی. (۱۳۸۸). رابطهٔ وجود ذهنی و ارزش شناخت از دیدگاه استاد مطهری. مجلهٔ معارف عقلی، ۴(۱۴)، صص ۱۳۷-۱۶۴.

٢٧. هاشمي خويي، ميرزا حبيبالله. (١٤٠٠ق). منهاج البراعة في شرح نهج البلاغة (مترجمان: حسن حسنزاده آملي و محمدباقر كمرهاي، ج١٥، چاپ چهارم). تهران: مكتبة الإسلامية. ۲۸. هالینگ دیل، رجینالـدجان. (۱۳۸۷). تاریخ فلسـفهٔ غرب (متـرجم: عبدالحسـین آذرنـگ). تهران: انتشارات ققنوس.

#### References

- \*The Quran.
- \*Nahj al-Balagha.
- 1. Arefi, A. (1379 AP). Mind-object interaction. Zehn, 1(2), pp. 112-125. [In Persian]
- 2. Arefo. A. (1383 AP). History of relativism in philosophy of science. *Zehn*, 5(19), pp. 41-62. [In Persian]
- 3. Aristotle. (1390 AP). *Metaphysics*. (M. H. Lotfi Tabrizi, Trans.). Tehran: Tarhe Now Publication.
- 4. Babapour, S; Shanazari, J.; Dehbashi, M. (1393 AP). Mind-world correspondence in Mullā Ṣadrā's thought. *Philosophy of science*, 4(1), pp. 1-20. [In Persian]
- 5. Bayat, A. (1381 AP). *Lexicon*. Qom: Religious Thought and Culture Institute. [In Persian]
- 6. Copleston, F. (1380 AP). *History of Philosophy*. (S. J. Mojtabavi, Trans.). Tehran: Soroush Publication. [In Persian]
- Gottlieb, A. (1383 AP). The Dream of Reason: A History of Philosophy from the Greeks to the Renaissance. (L. Sazegar, Trans.). Tehran: Qoqnoos Publication. [In Persian]
- 8. Hasanat Center for Publication and Promotion of the Islamic Culture in Isfahan. (1389 AP). *A survey of the realm of ethics*. Qom: Sahifeh Kherad Publication. [In Persian]
- 9. Hashemi Khoei, H. (1400 AH). *Minhāj al-barāʿa fī sharḥ nahj al-balāgha*. (H. Hassanzadeh Amoli and M. B. Kamarei, Trans.). Tehran: Maktabat al-Islamiyya. [In Arabic]
- 10. Hilli, H. (1412 AH). *Al-Qawā îd al-jaliyya fī sharḥ al-risālat al-shamsiyya*. (F. Hassoun Tabrizian, Ed.). Qom: Islamic Publication Office. [In Arabic]
- 11. Hollingdale, R. J. (1387 AP). *History of the Western Philosophy*. (A. Azarang, Trans.). Tehran: Qoqnoos Publication. [In Persian]

- 12. Imanpour, M. (1382 AP). The problem of mind-world correspondence in Peripatetic Philosophy and Transcendent Wisdom. Journal of Faculty of Literature and Humanities, 46(186), pp. 23-49. [In Persian]
- 13. Javadi Amoli, A. (1397/07/15 AP). The strong soul connects human thought and will. *Isra*. https://zaya.io/jnafk. [In Persian]
- 14. Karimi Vala, M. R. (1392 AP). People's political status in the Islamic approach and the Western political thought in accordance with knowledge. Islamic Government: The Quarterly Journal of the Secretariat of the Assembly of Experts for Leadership, 18(3), pp. 135-160. [In Persian]
- 15. Khansari, M. (1363 AP). Formal logic. Tehran: Agah Publication. [In Persianl
- 16. Khunaji, A. (1373 AP). Kashf al-asrār 'an ghawāmid al-afkār. (H. Ebrahimi and M. Poursina, Ed.). Tehran: University of Tehran Press. [In Persian]
- 17. Mawlawi. (1371 AP). Mathnawi Ma'nawi. (R. Nicholson, Ed.). Tehran: Pajoohesh Publication. [In Persian]
- 18. Mohammad Alizadeh, M.R. (1386 AP). Critiques of the science of logic and a reply. Ma arif aqlī, 2(5), pp. 69-92. [In Persian]
- 19. Motahhari, M. (1395 AP). Collected works (Vols. 2, 4, 13, 15). Tehran: Sadra. [In Persian]
- 20. Motahhari, M. (1396 AP). God in the human thought. (5th Ed.). Tehran: Sadra. [In Persian]
- 21. Motahhari, M. (1397 AP). God in the human thought. (8th Ed.). Tehran: Sadra. [In Persian]
- 22. Nasri, A. (1382 AP). Philosophy of creation. Qom: Ma'arif Publication. [In Persianl
- 23. Niazi, A. A. (1388 AP). The relation of mental existence and the value of knowledge for Motahhari. Ma'ārif 'aqlī journal, 4(14), pp. 137-164. [In Persian]
- 24. Plato. (1366 AP). Collected works. (M.H. Lotfi and R. Kaviani, Trans.). Tehran: Kharazmi Publication. [In Persian]



- 25. Razi, Q. (1382 AP). *Taḥrīr al-qawā îd al-manṭiqiyya fī sharḥ al-risālat al-shamsiyya*. (M. Bidar, Ed.). Qom: Bidar Publication. [In Persian]
- 26. Sadat Hosseini, F. (1395 AP). A study and crtique of Sophistic epistemology in Plato's view. *Justārhāyi falsafī*, *12*(29), pp. 43-66. [In Persian]
- 27. Tusi, N. (1370 AP). *Ajwiba masāʾil al-Sayyid Rukn al-Dīn al-Astarābādī*. (T. Izutsu, Ed.). Tehran: University of Tehran Press. [In Persian]
- 28. Zehni Tehrani, M. J. (1367 AP). *Al-Kalām al-ghanī*, *sharḥ Farsi bar bāb rābiʿMughnī*. Qom: Hazegh